
2013                                      ВЕСТНИК ПОЛОЦКОГО ГОСУДАРСТВЕННОГО УНИВЕРСИТЕТА. Серия Е 

 

 134 

УДК 271.2-247-726.2:271.224(520) 

 

ПРАВОСЛАВИЕ В РЕЛИГИОЗНОЙ КУЛЬТУРЕ ЯПОНИИ 

 

Ю.А. ЯРОЦКАЯ  

(Белорусский государственный университет культуры и искусств, Минск) 

 

Рассматриваются аспекты деятельности православной миссии на рубеже XIX – XX веков под 

руководством архиепископа Николая Японского, который считается одним из первых русских японове-

дов, чьи научно-просветительские труды выходят далеко за рамки церковной деятельности, охваты-

вают в целом укоренение духовных православных традиций в культуре Японии. Доказывается, что ар-

хиепископ Николай Японский показал выдающийся пример успешной миссионерской деятельности в сре-

де, враждебной христианству, прожив в Японии длительное время, он не только основательно изучил 

культуру, историю, религию, обычаи этой страны, но и стал неотъемлемой частью ее духовного куль-

турно-исторического наследия. Обосновано значимое влияние, которое православие оказало на религи-

озную культуру в ходе своего становления на японских островах. Внимание автора акцентировано на 

исследовании особенностей перевода Евангелия на японский язык, а также миссионерская деятель-

ность по строительству кафедрального собора в Токио. 

 

Введение. Впервые христианство пришло на японские острова в 1549 году. Многие из католиче-

ских миссионеров, выполняя свою миссию «христианизации варварской страны» способствовали обмену 

культурной информацией между двумя цивилизациями. Японская христианская миссия просуществовала 

до 1614 года, когда японское правительство запретило религиозную деятельность европейцев на терри-

тории Японии, издало первые указы о закрытии страны. Доведенные до крайности непосильными нало-

гами, христиане острова Кюсю, возглавляемые ронином (самурай, лишившийся своего господина), в 

1637 году подняли бунт, известный как Симабарское восстание. Вскоре после подавления восстания бы-

ла введена система обязательной ежегодной регистрации всех японцев в буддийских приходах (так 

называемых «домашних храмах»), которая гарантировала непринадлежность их членов христианской 

церкви [11, с. 15]. Со времени Симабарского восстания христианская религия начала ассоциироваться с 

политическим сопротивлением властям и должна была быть запрещена. Последние запретительные 

эдикты японских правителей против христианства содержали такие выражения: «Пока солнце восходит с 

Востока, христианский проповедник не явится более в стране»; «хоть бы сам Бог христианский пришел в 

Японию, – и ему голова долой» [16, с. 138]. 

Цель данной работы – исследование особенностей деятельности православной миссии в Японии. 

Основная задача – рассмотреть два главных аспекта деятельности Японской православной церкви: пра-

вославный перевод Евангелия на японский язык и строительство кафедрального собора в Токио, который 

является сегодня национальным сокровищем Японии. Главным источником исследования истории ста-

новления православия в Японии являются записи в дневниках архиепископа Николая, в данном исследо-

вании мы ссылаемся непосредственно на них.  

Основная часть. История русской миссии в Японии начинается с прибытия в город Хакодате в 

1861 году в качестве настоятеля храма при русском консульстве архиепископа Николая Касаткина. Пра-

вославие в Японии стало популярным (к 1912 г. в Японии насчитывалось 30 тысяч православных хри-

стиан более чем в 200 приходах), оказало существенное влияние на религиозную культуру японцев. Рус-

ские путешественники XX века не раз отмечали, что имя «Николай» в Японии стало нарицательным. 

Православный храм назывался «Николай», место Русской духовной миссии – «Николай», само правосла-

вие также именовалось «Николай». 24 марта 1906 года Святейший Синод возвёл Николая Касаткина в 

сан архиепископа Николая Японского.  

Архиепископ Николай, приехав в Японию, изучил японский язык. О трудностях при изучении япон-

ского языка он писал в своем дневнике: «Много было потрачено времени и труда, пока я смог присмот-

реться к этому варварскому языку, положительно труднейшему в свете, так как он состоит из двух: при-

родного японского и китайского, перемешанных между собою, но отнюдь не слившихся в один» [10, с. 7]. 

В 1907 году архиепископ Николай в Токио перед собранием тысячи слушателей произнес двухчасовую 

речь, которая несколько раз прерывалась рукоплесканиями, когда епископ пользовался примерами и 

сравнениями, с точки зрения японцев, неизвестными европейцу. Японская печать отмечала, что архиепи-

скоп Николай знает Японию лучше самих японцев [14, с. 195]. 

По мнению архиепископа Николая, в переводческих трудах заключалась практически вся суть де-

ятельности христианской миссии. По его словам, времена Франциска Ксавье (основатель католической 

миссии в Японии в XVI в.), бегавшего по улицам с колокольчиком и созывавшего слушателей, прошли. 

«В Японии же, – пишет архиепископ, – при любви населения к чтению и при развитии уважения к печат-

http://ru.wikipedia.org/wiki/24_%D0%BC%D0%B0%D1%80%D1%82%D0%B0
http://ru.wikipedia.org/wiki/1906_%D0%B3%D0%BE%D0%B4
http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A1%D0%B2%D1%8F%D1%82%D0%B5%D0%B9%D1%88%D0%B8%D0%B9_%D0%A1%D0%B8%D0%BD%D0%BE%D0%B4
http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%90%D1%80%D1%85%D0%B8%D0%B5%D0%BF%D0%B8%D1%81%D0%BA%D0%BE%D0%BF


ПЕДАГОГИЧЕСКИЕ НАУКИ. Культурология                                                                                             № 15 

 

 135 

ному слову, верующим и оглашаемым, прежде всего, нужно давать книгу, написанную на их родном 

языке, непременно хорошим слогом и красиво, и дешево изданную» [13, с. 36 – 37]. 
При переводе Священного Писания архиепископ Николай считал главным, чтобы не перевод 

опускался до уровня развития народа, но чтобы верующие возвышались до понимания евангельских 
текстов [13, с. 38]. Язык вульгарный в Евангелии был совершенно недопустим. На этот счет архиепископ 
пишет: «Если мне встречаются два совершенно тождественных иероглифа или выражения, и оба они для 
японского уха и глаза одинаково благородны, то я, конечно, отдам предпочтение общераспространенному, 
но никогда не делаю уступок невежеству и не допускаю ни малейших компромиссов в отношении точности 
переводов, хотя бы мне и приходилось употребить и очень малоизвестный в Японии китайский иероглиф. 
Я сам чувствую, что иногда мой перевод для понимания требует большего напряжения со стороны япон-
цев. Но это в значительной мере объясняется новизной для них самого православия» [13, с. 38]. 

До православного перевода Евангелия в Японии уже существовали католические переводы Нового 
Завета на китайском языке, поэтому архиепископ Николай начал свой перевод с них. «Отыскивать ки-
тайские знаки для каждого русского слова – труд далеко еще не под силу мне, да и бесполезный, – а с ки-
тайского, дело, по-видимому, легкое: японец, хорошо понимающий китайскую книгу, переводит Еванге-
лие на японский, причем почти каждое слово выражено не китайским знаком, но около него поставлено 
японское чтение, а затем все грамматические формы выражены также японскими фонетическими знака-
ми. Мое дело было – с другим ученым японцем проверять и исправлять перевод. Работа шла очень быст-
ро, пока я, постепенно знакомясь с китайским текстом, не дошел до окончательного разочарования в ав-
торитетности его» [5, с. 127]. 

Первый перевод Евангелия на японский язык был осуществлен епископом Николаем и его помощ-
ником Павлом Накаи в 1889 году по китайскому тексту Нового Завета Американского Библейского Обще-
ства (1852 г.) и переводам Русской Духовной Миссии в Китае (1865 г.). Все имена собственные передава-
лись японской азбукой согласно славянскому Евангелию, а не Вульгате (лат. Vulgata, т.е. народная, перевод 
Священного Писания на латинский язык, выполненный блаженным Иеронимом (ок. 345 –420 гг.)), и Биб-
лии короля Иакова (перевод Библии на английский язык, выполненный под патронажем короля Англии 
Иакова I и выпущенный в 1611 г.), как в исходном американском переводе [6, с. 187]. Этот перевод 1889 года 
архиепископа Николая Японского и Павла Накаи был написан одними китайскими иероглифами в стиле 
камбун (так называемое «китайское письмо», японский «извод» классического китайского письма с ки-
тайским порядком слов и значками, позволяющими читать текст по-японски). Первый православный Но-
вый Завет на японском языке был издан двумя книгами: большого формата – для богослужебного ис-
пользования; малого формата – для чтения мирянами. Перевод не был совершенным. Невольно заим-
ствовались богословские эквиваленты согласно интерпретации американских протестантов, а использо-
вание одних лишь китайских иероглифов делало текст непонятным на слух [4, с. 183 – 184]. Для воспри-
ятия смысла необходимо было визуально представлять написание самих иероглифов. Поэтому спустя 
шесть лет архиепископ Николай приступил к работе над собственным переводом Евангелия с греческого 
и церковно-славянского текстов Священного Писания. 

Николай Японский считал, что Священное Писание должно быть переведено с полным сохране-
нием стиля и смысла оригинала. Для этого необходимо было выбрать адекватную лексику и грамматику. 
Основная проблема заключалась в том, что в Японии многие крестьяне говорили на диалекте своих про-
винций. Поэтому архиепископ Николай выбрал язык бунго – официальный книжный и письменный язык 
знати и дворянства [3, с. 17]. Бунго сформировался во многом под воздействием китайской лексики и 
грамматики. Использование китайской лексики позволяло передавать достаточно сложные и содержа-
тельные тексты, а при чтении звучание иероглифов само адаптировалось к японской фонетике. Архиепи-
скоп Николай очень внимательно относился к выбору конкретных грамматических форм бунго, консуль-
тировался со многими специалистами, анализировал грамматику и тесты литературных памятников. Он 
отказался от простонародных глагольных форм прошедшего времени «орэри», «кэри» и «кэрува» (гла-
гольные формы древнеяпонского языка (VII – XIII вв.)), долго анализировал необходимость повтора по-
слелога «то» после последнего из перечисляемых существительных, употребление вопросительных ча-
стиц «ка» и «я» после формы на «си» и т.д. [3, с. 17]. 

Многие иероглифы японского языка использовались буддистами и синтоистами. Это придавало 
им определенный смысловой оттенок, несовместимый с православными текстами. Все термины, касаю-
щиеся буддийского абсолютного существа как безличного, нирваны, детерминистического определения 
человеческой воли, создавали особую проблему, так как совершенно расходились с православным пред-
ставлением о личном Боге, рае, свободной воле человека [12, с. 16]. Таким образом, переводчикам при-
ходилось изобретать совершенно новые слова, прибегать к редким чтениям иероглифов или использо-
вать не столь распространенные их сочетания. В результате создавались новые лексические единицы. 

В переводе Евангелия архиепископа Николая в одних случаях наблюдается замена слов и понятий 
на синонимичные. Например, «хлеб» в молитве «Отче наш» заменяется на «пищу» – «катэ» (иероглиф с 
корнем «рис»); «целовать дом» в напутствии посылаемым на проповедь Апостолам переводится как 

http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%91%D0%B8%D0%B1%D0%BB%D0%B8%D1%8F
http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%98%D0%B5%D1%80%D0%BE%D0%BD%D0%B8%D0%BC_%D0%A1%D1%82%D1%80%D0%B8%D0%B4%D0%BE%D0%BD%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B9
http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%92%D1%8D%D0%BD%D1%8C%D1%8F%D0%BD%D1%8C


2013                                      ВЕСТНИК ПОЛОЦКОГО ГОСУДАРСТВЕННОГО УНИВЕРСИТЕТА. Серия Е 

 

 136 

«спрашивать о здоровье» («ан-о тоу»). В ряде случаев использовался буквальный перевод. Это касается 
прежде всего метафор, ставших устойчивыми выражениями – пословицами. Так, например, употребляет-
ся «метать бисер перед свиньями», а не аналогичное по смыслу японское выражение «бросать золотые 
монеты кошке» [7, с. 135 – 136]. Интересен перевод понятия «Бог-Слово» термином «котоба», которому 
предали православный смысл. В протестантских и католических текстах в качестве перевода «Бог-Слово» 
использовался китайский термин «Дао», или «Мити» («путь, дорога»), что вызвало буддийские или син-
тоистские мистические ассоциации, не свойственные христианству [7, с. 136 – 137].  

Самым значимым лексическим нововведением архиепископа Николая стало создание нового 
иероглифа для слова «Дух». Иероглиф «ками» («бог, дух») обозначал синтоистские божества. Архи-
епископ использовал тот же иероглиф, но приставил к нему «син», так что теперь иероглиф обозначал 
понятие «Дух». В дневнике описан процесс формирования данного термина: «Дошли до слова “дух”, 
труднейшее из слов во всем Новом Завете, и не знаешь, что делать; употребить ли старое, давно вышед-
шее из употребления начертание “син”, которого не найти ни в каких лексиконах… но это значило бы 
посадить мумию среди живых; сочинить ли новый иероглиф… если первое не будет принято, но это зна-
чило бы посадить самодельную куклу среди живых. Кажется, самое лучшее – употребить тоже “син”, но 
с кружком, который бы обозначал, что разумеется “дух” (син), а не Бог (ками)» [5, с. 131]. Интересен так 
же перевод на японский язык отдельных слов: «книжник» был переведен как «законник» или «учитель, 
ученый»; «язычник» – «беззаконный». Вместо «йота» используется японское слово, связанное с тради-
ционной каллиграфией, которое можно перевести как «черта, пункт, штрих» [5, с. 131]. 

Результатом трудов по переводу архиепископа Николая был особый, выработанный им на япон-
ском языке богословский православный словарь. Термины архиепископа Николая были точным перево-
дом славянских и греческих слов. Лично знавший архиепископа востоковед Д. Позднеев приводит текст 
письма к американскому миссионеру Джеффрису, в котором протестантский епископ в Киото просит при-
слать ему партию книг, переведенных архиепископом Николаем и среди них перевод Евангелия в 50 эк-
земплярах. «Чтобы не говорили о переводах архиепископа Николая, – пишет миссионер, – но не может 
подлежать никакому сомнению, что его перевод книги Деяний Апостольских и Евангелия от Иоанна не-
зримо выше всех существующих» [12, с. 17]. Сейчас Японская православная церковь пользуется перево-
дом Нового Завета 1901 года, осуществленным архиепископом Николаем и Павлом Накаи. Эта книга 
написана вертикальным японским письмом, содержит свыше восьмисот страниц. Чтения иероглифов 
подписаны катаканой – наиболее употребительной в то время японской азбукой для обозначения фоне-
тических звучаний. Существует и другое издание этого же текста, где чтения надписаны знаками другой 
японской азбуки – хираганы [3, с. 18]. 

Вторым значимым этапом становления православия в Японии является строительство кафедраль-
ного собора Воскресения Христова в Токио. Постройка была начата в 1884 году, продолжалась в течение 
7 лет. Вследствие частых землетрясений и пожаров в Токио строительство собора было обременено 
трудностями. Торжество освящения храма состоялось 2 марта 1891 года [9, с. 205 – 206]. Сейчас собор 
известен как «Николай-до» (буквально: «Храм Николая»). Изначально это было величественное здание в 
русско-византийском стиле, расположенное на высоком холме Суруга-дай. Здесь во времена Средневе-
ковья возвышалась пожарная каланча, которая одновременно служила маяком для входивших в порт Эдо 
судов. Место было исключительно эффектным, соответствовало традициям древнерусского зодчества: 
храм на Руси обычно располагался на возвышенности, являясь архитектурной доминантой. Известно, что 
на Дальнем Востоке не было собора, равного по великолепию и масштабам Воскресенскому [8, с. 28]. 

Этот собор был построен англичанином Джошуа Кондором (в 1878 – 1907 гг. он построил более 
50 зданий в Токио) по чертежам русского архитектора Михаила Арефьевича Щурупова. Купол собора был 
выложен медными листами, которые со временем, окислившись, потеряли первоначальный блеск и приоб-
рели зеленоватый оттенок [1, с. 8]. Храм поражал грандиозностью: его купол вознесся над землей на 35 м, 
колокольня на 5 м выше. К событию открытия собора был приурочен визит в Японию наследника россий-
ского престола цесаревича Николая. Но в Токио он так и не появился. В городе Оцу на цесаревича напал 
фанатик-полицейский Цуда Сандзо, считавший, что русские имеют агрессивные замыслы в отношении Япо-
нии [8, с. 29]. В день освящения собора архиепископ Николай писал в своем дневнике: «Пел хор в 150 человек 
от семинаристов и учениц женской школы, и так хорошо, что на другой день несколько японских газет от-
метило это пение. Большое впечатление и на христиан, и на японцев-зрителей произвел крестных ход, ко-
торый обыкновенно совершается при освящении храма. Многотысячная толпа народа в молчании смотрела 
на это торжественное шествие; многие из неверующих японцев даже обнажали головы» [2, c. 188].  

Особую ценность собора составляли знаменитые иконы «Вознесение Господне» и «Воскресение 
Христово», написанные первой женщиной-иконописцем Ямаситой Рин. Почти все её иконы – это копии, 
сделанные с широко распространенных в Японии литографических рисунков. Христианским образам 
Иисуса Христа, Богородицы, архангелов Гавриила и Михаила, иконописец Рин придала японские черты. 
Для большинства японцев такие художественные образы были ближе и облегчали понимание Библии. 
Это также отвечало замыслам архиепископа Николая, который мечтал, чтобы у православных японских 



ПЕДАГОГИЧЕСКИЕ НАУКИ. Культурология                                                                                             № 15 

 

 137 

христиан кроме храма появилась и своя икона, которая стала бы им понятной и почитаемой [15, с. 6].  
Первого сентября 1923 года великое землетрясение Канто разрушило почти весь Токио. Колокольня рух-
нула и пробила купол, а пожар, сопровождавший землетрясение, полностью уничтожил внутреннюю часть 
собора «Николай-до». За 6 лет православным Японии удалось воссоздать собор, но его облик несколько 
изменился. В результате работ по укреплению собора японского архитектора Окада Синтиро купол стал 
немного выше первоначального, а колокольня – на 5 м ниже. Во время бомбардировок Токио в 1945 году 
собор выкрасили в черный цвет, что помогло избежать последствий воздушных налетов [11, c. 50].  
В 1962 году Воскресенский собор «Николай-до» был признан национальным сокровищем Японии.  

Заключение. Христианские нравственные начала, проповедуемые православными миссионерами 
в Японии, оказали влияние на духовную культуру и были востребованы японским народом, дали ему 
опору, которую японцы искали в своих традиционных религиях: синтоизме, конфуцианстве и буддизме. 
Такими духовными принципами стали равенство мужчины и женщины, целомудрие, милосердие, отри-
цание рабства, отказ от ритуального убийства, доктрина греха и его искупления и другие. Таким обра-
зом, деятельность русской православной миссии сыграла свою особую роль в развитии духовной и ху-
дожественной культуры Японии. 

 
ЛИТЕРАТУРА 

 
1. А. М. Под сенью византийского купола / М. А. // Япония сегодня. – 1999. – № 7. – С. 8. 
2. Бесстремянная, Г.Е. Кафедральные соборы Японии / Г.Е. Бесстремянная // Церковь и время. – 2006. – 

№ 3(36). – С. 175 – 204. 
3. Бесстремянная, Г.Е. Переводы христианских текстов на японский язык / Г.Е. Бесстремянная // Рели-

гиоведение. – 2008. – № 3. – С. 12 – 28. 
4. Бесстремянная, Г.Е. Православное слово в Японии / Г.Е. Бесстремянная // Церковь и время. – № 1 (34). – 

2006. – С. 152 – 238. 
5. Бесстремянная, Г.Е. Православный перевод священного писания на японский язык / Г.Е. Бесстре-

мянная // Церковь и время. – 2005. – № 2(31). – С. 121 – 146. 
6. Бесстремянная, Г.Е. Христианство и Библия в Японии / Г.Е. Бесстремянная. – М.: Отдел внешних 

церковных связей Московского Патриархата, 2006. – 318 с.  
7. Бесстремянная, Г.Е. Христианство и переводы Библии в Японии / Г.Е. Бесстремянная // Альфа и 

Омега. – 2006. – № 2(46). – С. 134 – 165. 
8. Боголюбов, А. Храм Воскресения Христова в Токио / А. Боголюбов // Три искусства. – 2001. – № 2. – 

С. 28 – 29.  
9. Ермакова, Л.М. Вести о Япан-острове в стародавней России и другое / Л.М. Ермакова. – М.: Языки 

славянской культуры, 2005. – 269 с. 
10. Накамура Кэнносукэ. Св. Николай – один из первых японистов России / Кэнносукэ Накамура // Япо-

ния сегодня. – 2004. – № 11. – С. 6 – 8.  
11. Николай-до: Святитель Николай Японский. Краткое жизнеописание. Выдержки из дневников / сост., 

расшифровка текста и коммент.: А. Чех. – СПб.: Библиополис, 2001. – 220 с. 
12. Позднеев, Д.М. Архиепископ Николай Японский / Д.М. Позднеев. – СПб.: Синодальная тип., 1912. – 54 с. 
13. Святитель Николай Японский. Краткое жизнеописание, дневники 1870 – 1911 гг. – СПб.: Библиопо-

лис, 2007. – 760 с. 
14. Сергий (Страгородский), архим. По Японии (записки миссионера) / С. Страгородский. – М.: Крутиц-

кое Патриаршее Подворье, 1998. – 229 с. 
15. Томокадзу, О. Христос на японских островах / О. Томокадзу // Приморский благовест. – № 5(194). – 

2012. – С. 6. 
16. «Я здесь совершенно один русский…» / публ. послесл. Письма Ревельского епископа Николая  

(Касаткина) из Японии. – СПб.: Издат. дом “Коло”, 2002. – 270 с. 
 

Поступила 15.09.2013 

 
THE INFLUENCE OF ORTHODOXY ON RELIGIOUS CULTURE OF JAPAN 

 

Y. YAROTSKAYA  
 

The main features of activity of Orthodox mission under the direction of the archbishop Nicolai of Japan 
is studied in the article. Archbishop Nikolai of Japan showed an example of successful missionary activity in the 
environment of hostile to Christianity. The author emphasizes the influence which Orthodoxy rendered on reli-
gious culture during the development on Japanese islands. The main features of the translation of the Gospel on 
Japanese and the building of the cathedral in Tokyo are interesting especially. 


